https://www.jungewelt.de/artikel/451541.radikale-denkerin.html

Aus: Ausgabe vom 26.05.2023, Seite 15 / Feminismus
Junge Welt

NACHRUF
Radikale Denkerin

Prazise Kritik und Analyse, pragend fur die feministische und kurdische Bewegung: Zum Tod der Autorin
und Aktivistin Maria Mies

Von Anja Flach

Foto: Arbeiterfdtografie.com
Enge Verbindung zu ihrem Heimatdorf: Maria Mies packt 2011 in Steffeln mit an

Die Okofeministin und aktivistische Schriftstellerin Maria Mies ist am 16. Mai im Alter von 92 Jahren
gestorben. lhre Analysen sind weltweit die Basis revolutionarer feministischer Theorie und Praxis, unter
anderem auch in der kurdischen Bewegung. Mies wuchs in der Vulkaneifel in dem kleinen Ort Auel in
einer Bauernfamilie mit zwdlf Kindern auf. Das einfache Iandliche Leben pragte sie nachhaltig.

Finf Jahre lang lebte und arbeitete Maria Mies in Indien, hier wurde sie zur Okofeministin. 1968 kam sie
zurlick und erkannte schnell, dass erstarkte linke Organisationen die Geschlechterfrage als zweitrangig
behandelten und der Staat die systematische Gewalt gegen Frauen leugnete. Mies studierte
Sozialwissenschaften und verdffentlichte 1980 »Indian Women and Patriarchy«. Im Spiegel der indischen
Gesellschaft erkannte sie das Patriarchat in der eigenen Gesellschaft. Sie wurde Mitbegrinderin der
zweiten Frauenbewegung in Deutschland, die die Geschichte feministisch interpretierte. »\Wenn wir nicht
wissen, wie die Dinge zu dem wurden, was sie sind, konnen wir nicht wissen, wie wir sie verandern
sollen«, schrieb Mies in »Patriarchat und Kapital«.

Gemeinsam mit ihren Studierenden erforschte sie empirisch Gewalt an Frauen in KéIn und eréffnete mit
ihnen das erste autonome Frauenhaus. Wissenschaft misse parteiisch sein, und man misse die
Situation verandern, um sie zu verstehen. Ausgangspunkt ihrer Analysen ist, dass die feministische
Bewegung sich nicht getrennt von der Klassenfrage, der ausbeuterischen internationalen Arbeitsteilung
und dem Imperialismus verstehen darf. Daher misse das gesamte kapitalistische Patriarchat als
lebensfeindliches System bekampft werden.

Die Subsistenzperspektive


https://www.jungewelt.de/2023/05-26/index.php

Mies fand heraus, dass Subsistenzproduktion von Frauen, in der Landwirtschaft tatigen und anderen
Menschen nicht vorkapitalistisch ist, sondern im informellen Sektor sehr wohl zur Kapitalakkumulation
beitragt. Damit greift sie Rosa Luxemburg auf, die schon 1913 nachgewiesen hatte, dass zur »erweiterten
Akkumulation des Kapitals« die Ausbeutung des klassischen Proletariers nicht ausreiche, sondern
zusatzlich immer weiter nichtkapitalistische Milieus ausgebeutet werden mussten. Das Mann-Frau-
Verhaltnis sei ein koloniales, genau wie das Verhaltnis zwischen Kleinbauern »und das zwischen
Metropole und Kolonie sowieso«, erklarte Mies in einem Vortrag tiber die Subsistenzperspektive.

Sie sah es als schwerwiegenden Fehler der Frauenbewegung an, Gleichstellung zu fordern. »In einem
ausbeuterischen kolonialen System kann Gleichstellung nur der Aufstieg zu den Siegern heilen, die zu
den Profiteuren des Systems gehdren. Gleichstellung bedeutet ja nicht die Gleichheit mit armen
Subsistenzbauern. Subsistenz als Perspektive bedeutet die Abschaffung all dieser kolonialen
Verhaltnisse«, schrieb sie in ihrer Biographie »Das Dorf und die Welt«. Sie forderte eine radikale Umkehr
zu einer lokal orientierten Wirtschaftsweise. Dabei nahm Mies heutige Diskurse wie »Degrowth« vorweg
und rief dazu auf, in radikal verkleinertem Mafstab zu wirtschaften. Sie verstand die
Subsistenzperspektive nicht als ein Zurlck in vorindustrielle Zeiten, sondern als die Wiederherstellung
einer Okonomie, die Bedurfnisbefriedigung, das Wohlergehen der Natur und aller Menschen zum Ziel hat
und nicht den Profit. Sie fiihrte den Begriff des »guten Lebens« ein.

Abdullah Ocalan konnte in den ersten Jahren seiner Inhaftierung ab 1999 mindestens zwei Biicher von
Maria Mies lesen: »Patriarchat und Kapital« und »Frauen, die letzte Kolonie«. Sie war eine der wenigen
okofeministischen Schreibenden, die damals ins Ttrkische Ubersetzt wurden. Dies war auch die Zeit, in
der Ocalan die Grundlagentheorie des Demokratischen Konfoderalismus herausarbeitete. So Gbernahm
er auch den Begriff »Hausfrauisierung« von Mies. Hiermit ist die Externalisierung oder Exterritorialisierung
von Kosten gemeint, die sonst vom Kapital getragen werden mussten. Das bedeutet, dass die Arbeitskraft
der Frau als natiirliche Ressource betrachtet wird, frei verfligbar wie Luft und Wasser.

Sowohl Mies als auch Ocalan fragen, welche Art von Gesellschaft vor dem Patriarchat existierte und wie
die ersten Formen der andro- und anthropozentrischen Herrschaft entstanden sind. Sie richteten ihren
Blick auf das Neolithikum und die landwirtschaftliche Revolution, die zwischen 6.000 und 4.000 vor
unserer Zeitrechnung in Mesopotamien stattfand.

Jineoloji mégliche Antwort

Diese Perspektive brachte Mies in »Patriarchat und Kapital« dazu, die Geschichte nicht mehr als eine
evolutionare Abfolge fortschreitender Stadien und den Kapitalismus nicht mehr als das Ergebnis der
Dialektik zwischen Produktivkraften und Produktionsmitteln zu sehen. Vielmehr erscheint der
Kapitalismus als moderner Ausdruck dessen, was Mies einen »rauberischen Aneignungsmodus« nennt,
der urspringlich durch »das mannliche Monopol tber die Zwangsmittel«, die Kontrolle Uber die Korper
der Frauen und ihre produktiven Fahigkeiten entstanden ist. Diese Sichtweise ist auch bei Ocalan zu
finden. Er arbeitete zunehmend die untrennbare Verbindung zwischen der Geschlechterbefreiung und
der Okologischen Revolution heraus und konnte mit dem Konzept des Kommunalismus Millionen von
Menschen ermachtigen, die sich weigern, ihr Leben vom Staat kontrollieren zu lassen.

Die Gemeinschaft der Frauen Kurdistans (KJK) erklérte zum Tod von Mies, dass die kurdische
Frauenbewegung mit Beginn des Jahres 2000 einen Dialog mit ihr aufgenommen hatte, um sie auf die
kurdische Frauenrevolution aufmerksam zu machen. »Sie sah die kurdische Frauenrevolution in Rojava
als eine neue Hoffnungsquelle in einer Zeit, in der sie immer mehr eine kritische Haltung zu den
Frauenorganisierungen in Deutschland und Europa entwickelt hatte. Mit Freude kdnnen wir sagen, dass
Maria Mies noch in der Zeit ihrer Gesundheit eine Frauenrevolution des 21. Jahrhunderts in Kurdistan



erleben konnte. Sie ist auch dank solcher groRartigen Frauen wie Maria Mies entstanden, heilit es in
der Erklarung der KJK.

Die Jineoloji, iibersetzt »Wissenschaft der Frauc, die auf einen Vorschlag Ocalans zuriickgeht, ist zu
einem zentralen Bestandteil der Revolution von Rojava geworden. Sie stellt die Untersuchung von
Gesellschaft, Geschichte, Religion, Epistemologie und vielen anderen Bereichen aus Frauenperspektive
in den Mittelpunkt. Dabei wird sich nicht auf akademische Bildung beschrénkt, sondern es werden Zentren
aufgebaut, Seminare durchgefiihrt und auf allen Ebenen aktiv am Empowerment von Frauen gearbeitet.
In diesem Sinne ist es eine mdgliche Antwort auf Mies’ Forderung nach einem anderen
Wissenschaftsparadigma. Die Jineoloji-Akademie schrieb in einer Erinnerung: »Als wir Maria Mies 2014
anlasslich der Jineoloji-Konferenz trafen, sagte sie, sie sei »sehr bewegt und stolz zu sehen, dass es
Frauen gibt, die die Hoffnung, die sie in ihrer Jugend mit der gleichen lllusion genahrt hat, am Leben
erhalten und dass diese Frauen den Kampf fir die Freiheit multiplizieren und starken«. Sie begriiRte den
Aufbau des Frauendorfes Jinwar in Rojava.«

Das okologische Frauendorf ist wahrscheinlich das Paradigma fiir die Verbindung zwischen
okofeministischer Theorie und Praxis innerhalb der Jineoloji. In Jinwar organisieren Frauen und Kinder
ihre Selbstversorgung, indem sie Agrardkologie praktizieren, die Gesundheitsversorgung durch
traditionelle Medizin férdern, erneuerbare Ressourcen nutzen und Bildungsprozesse organisieren, die auf
den Prinzipien und Werten der Jineoloji basieren.

Es ware wiinschenswert, dass sich die feministischen und 6kologischen Bewegungen in Deutschland
mehr mit dem Werk von Maria Mies befassen. In einem Interview in der kurdischen
Frauenzeitschrift Neweya Jin 2017 kritisierte Mies die mangelnde Organisierung und die Zersplitterung
der Bewegungen in Deutschland. lhre internationalistische Perspektive, ihr Postulat der Zuriickweisung
von dualistischem Denken, ihre radikale Kritik am »Mittelklassefeminismus« zeigen uns auf, wie wir auch
hier im Zentrum des kapitalistischen Patriarchats einen Ausweg finden und uns mit den weltweiten
revolutionaren Alternativen verbinden kdnnen.



